# 院政期中央造像の様式展開

武

笠

朗

はじめに

宮廷貴顕や諸大寺の造像で、 中心にこの期様式展開の中心線を論述してみたい。 の造像事績については別稿で論じたが 与が推定される造像を指す。この期最大の造像発願主である三上皇 ける中央造像の様式展開を考察する。 本稿では、 定朝没後から白河、 かつ定朝後継のいわゆる正系仏師の関 鳥羽、 中央造像とは、京都や奈良の (註1)、その具体的な遺作を 後白河三上皇の院政期にお

### 定朝没後から院政期へ

は する系統の仏師、 達成した仏師定朝が没した(『初例抄』)。 る多くの宮廷貴顕の造像に携わり、 天喜五年 (一〇五七) 八月一日、 定朝により完成した和様の継承と変容にある。 いわゆる正系仏師 藤原道長・頼通父子をはじめとす 彫刻における和風表現、 (院派、 院政期彫刻史の様式的特徴 円派、 その後定朝を祖と 奈良仏師) 和様を が、こ

> は、 後の仏像表現の定型化をもたらした。造像工房としての仏所の定番、 このことが、宮廷貴顕の仏像に対する好尚の固定化と共に、 願主とする、 治暦元年(一○六五)十月十八日までのその復興造像(共に『扶桑 いわばブランド様式としての定朝様の踏襲である。様式の固定化に れ以後の後三条帝、 天喜六年(康平元年、一〇五八)二月二十三日の法成寺焼失と、 大量かつ大規模な院政期造像に応じて行った。 白河帝、そして白河以後三上皇を最も主要な発 定朝以

たちも、 ざるを得なかった頼通は、 定朝畢生の大造像が遺っていた法成寺がである。その再建に尽力せ 定朝没の翌年に灰燼に帰した。道長の晩年を象徴する大寺であり、 定朝の造像になった(一部その父康尚も) また師定朝の遺作の復興に当たり、 当然旧像の意識的継承に心したものと思われる。 その際旧様の復活に意を注いだに相違な 覚助や長勢らその弟子仏師 道長発願の法成寺は、 覚助は

略記』)が大きく与ったとみられる。

られ、 康平二年 規模造像に継承されていく。 興福両寺の場合、旧像を範として新様が生まれたが、こちらの場合は、 ように、 たに相違ない。 性がある。 三月十四日供養上東門院彰子発願の寺内八角堂(『扶桑略記』) たという(『扶桑略記』『康平記』)。この堂は、天喜五年 出された ちの造像になるものとみられる。覚助の阿弥陀堂造像の場合、 (一〇六五) .像を範として旧様が再生されたのであった。その流れが以後の大 無量寿院を建立したといい、また丈六九体阿弥陀の中尊は、 』 『僧綱補任』等)。 本尊丈六阿弥陀像は定朝が最後に関与した造像であった可能 様式的に大きな影響をもたらしたとみられる。 「禅定仙院寺家之内」 (一〇五九) いずれにせよ、 供養の金堂の造像に従事した いわゆる治承兵火後の東大・興福両寺の復興造像の それ以外の多くの堂字も、 供養の阿弥陀堂 それに合わせて脇仏八体の造像がなされ の一堂(「院円堂」とも)の仏であっ (無量寿院)、 。 以 上 彼らとその弟子た 『扶桑略記』 長勢は治暦 ただし東大・ (一〇五七) 『康平 如旧 とみ 救 元年

がれる、 御堂、 忠実な踏襲が強く意識され、 後半の造像に携わり得た定朝三代目世代の仏師までは、 出現を阻んだろうことも想像に難くない。 めとする造像行為の合理化・効率化を進め も同じ傾向が定着する。この大量大規模造像が否応なく技法をはじ と大規模・大量造像は続き、それとともに盛大化した法会の造像に 後三条帝の円宗寺、 一仁和寺周辺の御堂、そして十二世紀後半期の法住寺殿御堂へ という様式的特徴を示したかと想像される 白河帝の法勝寺以下六勝寺、 それによって定朝様式の良さが受け いずれにせよ、 (註2)、それが新様式の 白 ]河御 定朝様式の 十 堂 世紀 鳥羽

る。

## 院政期彫刻の様式分析

像の なる。 陀如来像 難さが際立つ。平安後期彫刻史研究の大先達の一人である井上 以前から語られてきた問題でもあるのだが、とりわけこの時代は 分析が不可欠とするなら、 いがたい。 ようとする魅力的な議論ではあるが、大方の支持を得ているとは 作と推定した井上氏の様式観は 中尊像のボリューム感に定朝の作風を見、 正確さを欠くために、 の多くの優れた業績も、 難な状況である。 相まって、 制作年代あるいは作者・流派の相違を読み込まねばならないことに たとすれば、 直 定朝以後の様式展開の基本線に、 この期様式論の格別な困難さを示している。 **「線ではない複合的な展開もあり得るとして、** ならばどうするべきか。様式の展開が可能として、さらにその 制作年代や作者仏師系統を導くことは困難であるとの結論であ その分析はむずかしく、様式分析自体のそもそもの **図** 2 要するにこの時代は、 制作年代や作者系統の推定は、 定朝以後の様式推移は、 それは他の時代でも多かれ少なかれ同様であるし、 の制作年代を巡る議論はその典型で、 様式的な推定がいくつかあって定まらない。 それが決定打とならない作例が時にある その方法を考えるべきであろう。 (註3)、様式の意義を積極的に捉え いわゆる様式比較から単純にその 前述のような定朝様踏襲があっ 緩慢で微妙なその差異の中に、 大方の理解を得るの 永承二年 いずれにせよ 浄瑠璃寺九体阿弥 文献史料が 困難さも 正氏 0) 困 困

は、

造像である。 注目すべきは、 まず注目すべきは京都や奈良の中央の造像である。 それらは当代の正系仏師の手になる場合が多く、 京都の王権に絡む権門を発願主とする当時の そしてさらに

そのできばえは優れている。そうした作例は、当時の公卿日記などの文献史料に知られる事例との照合によって明らかになることが多い。これをこの期の第一の基準作例として、様式等造像の性格を分析するための核とする。そこにいわゆる造像銘記を有する基準作例を適宜加えて、この期造像の尺度を作り、それと個々の作例を比較して分析する。文献史料による確実な中央造像を重視するのは、曖昧な様式観による年代推定を極力避けたいとのスタンスに他ならない。こうした方法こそこの期様式史の唯一の分析方法だと主張してすでに三十年以上法こそこの期様式史の唯一の分析方法だと主張してすでに三十年以上法こそこの方法論をここで殊更に述べ立てる必要はないのだが、依然経つ。この方法論をここで殊更に述べ立てる必要はないのだが、依然としてこれ以外に、大方の理解を得る様式論を構築する方法はないもとしてこれ以外に、大方の理解を得る様式論を構築する方法はないもとしてこれ以外に、大方の理解を得る様式論を構築する方法はないもとしてこれ以外に、大方の理解を得る様式論を構築する方法はないもとしていている。

た所以である。
たが
とされている。
の
とされに対する
は
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が
が</

以下、 そして可能な限りそれらをつないで展開を読み込んでみたい。 てみたい。 政期の中央造像における様式展開について、 に増えており、 を示されている 井上氏の後を請けるようにして、伊東史朗氏が多くの新しい 井上氏、 検討すべき基準作の提示とそれに対する様式的コメント、 伊東氏をはじめとする先学の成果に拠りながら、 様式の尺度の精度は確実に上がっているといえる。 (註4)。それによって中央造像の基準作の数は各段 仏菩薩像を中心に考え 定朝 成 院 果

没後から白河上皇期、鳥羽上皇期、後白河上皇期に分けて検討する。

# 一、定朝没後から白河上皇期

ざ、定朝没後から白河上皇期までの推移を俯瞰する。

#### 大蓮寺薬師如来像

りはやはり定朝であろうか 現がよく似ており、こうした定朝様如来立像の定型が、 持つ腰高な体軀などは、 すかと思われる。こめかみ部の幅の広い面貌、 助あたりの作であろう。 三年(一〇七一)頃の造像と推察されている (註5)。おっとりとし の文脈でかなり早くから普及していたものと推察される。 銘の滋賀・称念寺薬師如来立像は、 特徴といえよう。本像からわずかに三年後の延久六年(一〇七四 えざるをえない。伊東氏の推定される通り、 方がうかがえる。そのできばえの良さから当代正系仏師の造像と考 定朝様如来立像の典型作といいうる。定朝様式の正しい継承のあり たやさしい面貌、 (図3)である。 定朝没後でまず注目したいのは、 伊東史朗氏により、 やわらかな肉付けや穏やかな衣文表現が特徴的で、 下瞼の弧の反りが強い眼が作者の個性を示 定朝様のエッセンスとして継承されていく (註6)。 本像と面貌や着衣形式、 祇園観慶寺薬師堂の旧仏で延久 京都・大蓮寺の薬師如来立像 定朝の息子とされる覚 ゆたかなふくらみを 天台系薬師 その始ま 衣文表

#### 法界寺阿弥陀如来像

京都・法界寺の阿弥陀如来坐像(図4)は、典型的な定朝様阿弥

像」を ためで、 陀如来像とされ、 として注目すべきであろう 定朝様の形式化は明らかだが、 みを基準とすべきではなく、 たであろう。 成寺造像が灰燼に帰したとはいえ、 にされていたことが知られている。 定朝仏の規範化が顕著になるが、 を考えるべきことになる。 そうであれば、 鳳凰堂の阿弥陀如来坐像 日野資業が作った日野の丈六堂の阿弥陀仏とみられ、それは 当とみられるが、仮にそうとすると、この像が「日野法界寺仏」の (註7) とみなされた定朝仏であった。 .堂像が定朝仏として重視され、三条俊綱堂像 小振りなおっとりした面貌は、 検討から承徳二年 法界寺像は、体軀の肉付けが硬く、衣文表現も形式化しており、 「移」した像であったことが注目される。「日野法界寺仏」 法界寺像に定朝仏の面影を見ることができるとする それは菩薩形像でも同様であろう。 定朝以後の正系仏師の規範となった定朝様の多様性 定朝様の踏襲とその形式化が語られる。 (一〇九八) 三月二十四日造立像とするのが妥 (図1)とは明らかに異なる本像の、 実際次の鳥羽上皇期造像では、より一層 定朝様の多様性を考慮しなければなら その面貌は定朝様の一タイプ 平等院像とは別の定朝仏に倣ったが その中で、 範とすべき遺像はまだ多くあっ 定朝畢生の大作ともいうべき法 井上一稔氏によれば、 平等院像と共に西院邦 (註9) なども参考 現存平等院諸像の 『中右 「定朝造 (註8)。 (註 10 平等院 眼 鼻口 は、 面 記

### 仁和寺北院薬師如来像

康和五年(一一〇三)に、古像の再興像として造像されたこの像は、白河上皇期の最重要作が仁和寺北院薬師如来坐像(図5)である。

は、 可能性がある古檀像の復興像であり、 している 作風であったことが読み取れる。 に連なるものとみられ、 薬師像のこめかみ部が幅広で上下に寸の詰まったおっとりした面 円勢の作風を見るべきであろう。この像は、 たかは不明だが、 られている最初の事績である。 五月四日までの制作期間、 あった円勢の関与は必然であったろう。 師は円勢と長円の父子であった (註11)。 白河上皇第三皇子の中御室覚行が造像に関与したとみられ、 顎が細いところも合わせて、 円勢指導下の長円造像であったにせよ、 定朝様の忠実な継承がこの期の円派仏 毎日仁和寺に通ったとされる。 実際の造像にどちらがより深く関わっ 明らかに大蓮寺薬師像からの 日光月光菩薩像も同様の顔付きを 作風分析には注意を要する 円勢・長円は四月 白河上皇と密接な関 弘法大師在世時の作の そこには 長円の 造立 日 [から 師 流 が、 n 知 仏

# 净瑠璃寺九体阿弥陀如来像

尊像は様式的に平等院鳳凰堂像に匹敵するとして一○七○年代頃 二年の造立を主張した とみる説が一般的である 載の照合から、同寺三重塔現本尊薬師如来坐像が永承二年(一〇四 同作か否かを含めて諸説あるが、 0) が活性化している。 、雄大さと充実感は平等院鳳凰堂像を凌ぐものがあるとして、 創建時本尊とみられ 浄 :瑠璃寺の九体阿弥陀如来坐像 浄瑠璃寺伝来の諸像と (註 12)、 (註 14)。 (註 13 )。 また最近の見解では淺湫毅氏が、 九体阿弥陀像については、 嘉承二(一一○七)・三年頃の造立 先述の井上正氏は、 ② 2 については、 『浄瑠璃寺流記事』 中尊像の 近時再び議 九体 永承 0) 七 具

れとまったく異なるものと思われる。 ての微妙な面取りや、 に近いとはどうしても思えない。 像と同列に扱ってよいものか否かを慎重に検討する必要があるだろ うしても個人的見解の応酬になるし、そもそも浄瑠璃寺像を中央造 浄瑠璃寺像を中央造像の展開の中に入れ込もうという様式論は、 氏の議論は、 個人的な見解だが、 脇仏が加わったのが嘉承二年頃とされた ほぼ五十年前の井上氏の議論とほぼ同じである。こうした、 像の様式を当代正系仏師のそれに対応させようとする 腹部の柔らかな衣文表現は、 浄瑠璃寺中尊像と平等院鳳凰堂像が様式的 鳳凰堂像の上瞼や鼻から頰にかけ (註 15 )。 浄瑠璃寺像のそ この淺湫 سلح

寺九体阿弥陀像もそうした文脈の中で理解するのがふさわしい。 阿弥陀如来坐像は、 原下院新堂本尊と銘記にある延久四年(一○七二)銘奈良市南庄町 期には確実に定朝様の普及定着が認められる。これらに遡る、 州忍辱山円成寺縁起』) 安四年(一一二三)頃の小田原経源による造像の可能性が高い が知られ、 保安(一一二〇~二三) みると、 確実なことだけ述べておこう。 二年頃の一 天治元年 円成寺の阿弥陀如来坐像は天永三年 括造像とみることはひとまず有力な一説と思われ (一一二四) 構造様式共にまだ古様で地方的である。 (註16)。これらを見ると、 銘の加茂町高田寺薬師如来坐像など在銘像 銘の奈良市大慈仙町薬師如来坐像、 浄瑠璃寺辺の南山城の造像を見て 十二世紀第一 浄瑠璃 から保 (『和 小田 四半 嘉

> ある。 りの大きさであり、 そう考えるのは、 像との対比から考えれば、 定打ではない。 えないのではないか(註20)。ただ、こうした本稿執筆者の主張も決 が作られうる時期や状況を考えると、関白藤原忠通息の一乗院恵信 る規模を越えているように思えるのである 性格が強い。 たというよりも、 白河鳥羽上皇期に多く造立されているが、 とする九体阿弥陀堂は、 るからに他ならない。 白河上皇期の九体阿弥陀堂事例から推してむずかしいのではと思え であり (一一四~七一) (註18)、また何より九体阿弥陀堂の建立を嘉承頃とみるの 浄瑠璃寺像は中尊が周丈六で脇仏が半丈六というか まさに院政期彫刻史の難しさであろう。 富裕な願主のみが行ない得た特権的な善行という が入寺した久安六年(一一五〇) つには中尊と脇仏八体との印相や作風の不整合 聖的僧の私願ないしはその集住の場で行ないう 藤原道長の無量寿院九体丈六阿弥陀堂を嚆 平安鎌倉期に三十もの事例が知られている。 こうした結論も依然として有力な一案で 教義的な選択で造像され (註 19)。 以降とせざるを 浄瑠璃寺にそれ ただ中

#### 即成院二十五菩薩像

頼通息) る。 肉付けは見事という他なく、 定朝様菩薩形像の秀作として注目されている。 菩薩像を追ってみよう。 後述する広隆寺日光月光菩薩像が長勢作であり、 0) 跪坐して前傾する姿、 の造像とみられる即成院二十五菩薩像中の当初像十軀 寛治八年 定朝様式の正しい継承の様がうかがえ 引き締まった面貌、 (一〇九四 特に観音菩薩像 体軀の弾力感ある 頃の橘俊綱 大蓮寺薬師 ば **図** 

に移転した保元二年

(一一五七) と考えることもできてくる

(註 17)。 他八軀の定印像が加わって九体阿弥陀となったのが、

『流記事』の記事を勘案すれば、

中尊来迎印像を嘉承二年

池

この西辺

薩の群像表現自体が奈良時代に先例を求めうると思われるのだが ゆる写実性が濃厚に感じられる。 像の跪坐する両脚周りの衣文表現や足裏の表現 その菩薩形像における正しい継承がこの像には見られるといえよう。 の形を的確に浮かび上がらせて余すところがない。こうした奏楽菩 だ両脚の表現は、 が院助あたりの作とみたいところで が覚助作とすれば、 の関係からも覚助を継いだ院助の名が上がってくる 定朝様式の根底に奈良時代的な写実表現があったとするならば、 乾漆像のそれを思わせる太めの衣文線が内部の脚 それらと作風が異なる本群像は、 浮かした腰の下の裙をたくし込ん (註 21)、 願主俊綱とその実父頼 (図7) には、 消去法的にだ (註 22 )。 この v, 註 ゎ

は、

### 広隆寺日光月光菩薩像

広なそれとは異なる。 のできばえの隔たりが大きいことも気にかかる。 作風共にかなり形式化が進んでいるように思われ、また日光と月光 長勢の個性とみなしうる。 は引き締める緩急のある肉付けは同寺十二神将像にも通じるもので、 のであろう。 系譜である円派が、 衣形式はこの後定型として広く普及していく この像は、 である。 一成院像に先行するのが長勢作の広隆寺日光月光菩薩像 康平七年 定朝様菩薩立像の典型作といえる。条帛や裙・腰布の着 平等院雲中供養菩薩像の立像菩薩に比べて、 腰高で腰周りが太く、 (一〇六四) 次の鳥羽上皇期の造像を主導したことと関わる 如来と菩薩を区別しているということであろ 頭部は比較的面長で、この期如来像の幅 の造立とみられる(『広隆寺来由記』) 太造りながら引き締めるところ (註24)。これは長勢の この時期長勢は覚 着衣形式、  $\widehat{\mathbb{Z}}$ 8

> 程度造像に関わったかは慎重に見るべきかも知れない 助と共に法成寺の復興造像に当たっており、 長勢自身が実際にどの

りはない。 二十九日のことで(『中右記』『後二条師通記』『百錬抄』)、その仏像 さは出色である せざるを得ないが、 大治二年まで生きており、これらの像は結局寛子在世中の造像かと のだが、 十三日条)。この法定院と金色院は、 は後に長勢の作とみなされた(『長秋記』 そこに住したとされる。 に寛子との関係を示唆する。寛子は平等院の近くに法定院を建立 色院と寛子の関係が明確ではないのだが、そのできばえの良さが も優れたできばえを示しており、注目すべき作例である。 伝えられる (註25)。金色院の遺像であることに疑いはなく、 が康和四年 層の整いを見せる作風がポイントである。 一つ頃からあり得るの 京都・ 四条宮藤原寛子(一〇三六~一一二七、 長勢作との伝が気にかかる。 地蔵院の観音菩薩跪坐像 観音像はその細身の体軀が美しい。 (一一〇二) 二月十七日に建立した白川金色院の 註26 十二世紀第一四半期の重要作であることに変わ かが問題となる。 法定院の創建は寛治三年 (図9) と阿弥陀如 場所が違って別寺院とみられる いずれにせよ、 阿弥陀像は大蓮寺薬師より 長承三年 後冷泉帝皇后、 その整斉感、 片膝立て膝の跪坐 (一一三四) (一〇八九) 宋立像 寛子は長命で 品格の高 頼通 旧 図 三月 五月 像と 10 逆 ħ

以後、 されうるもので、 定朝没後から白河上皇期までの展開は、 如来像では大蓮寺像、 面幅の広 いおっとりとした面貌 法界寺像、 仁和寺像に至る流れで 平等院諸像を起点として 体 軀の豊か な膨

以後の定型化の先駆けがみられた。 らみが特徴的である。 即成院像には定朝様の正統的継承がうかがえ、 菩薩像は広隆寺像、 即成院像を核に検討すべ 広隆寺像には

#### 四 鳥羽上皇期

駕する勢いであった。 となった。 大活躍し、 が諸記録に明らかである。 鳥羽上皇期になると造像事績はさらに増え、 院 派の院覚、 また定朝四代目世代の三派仏師の多様な活動 奈良仏師の康助等はその後塵を拝すること 円派の長円、 賢円が院の造像を寡占して 白河上皇のそれを凌

### 安楽寿院阿弥陀如来像

文献的 皇自らの発願になるこの期の最重要作であることは動かない という曖昧な語を使うべきではなかったと反省しているが、 は円信などを含む当時の長円工房の作という意味であった。 わかりづらい表記となってしまったのだが、 いて本稿執筆者は、「長円工房の 御堂を礼堂とする構想に基づくものと思われる。この像の作者につ の塔は後に鳥羽上皇の葬塔となるべく建てられたもので、 像内漆箔とするなど、その入念なできばえもそのことを証する。 の位置付けであろう。この像が、 一月二十二日供養三重塔の本尊(『百錬抄』『表白集』)であり、 この期彫刻史で問題とすべきは、 には長円 の可能性が高いという主張であった。 鳥羽安楽寿院の保延五年 (遺) 安楽寿院阿弥陀如来坐像 作」とした 要するに長円ないし (註 28 )。 しかし、 (一一三九) 安楽寿院 (註 27)。 瞹 鳥羽上 図 11 吸味な 結 工 ح 房 (V 局

> 検討してみた まだに賢円作との見方も根強い。ここで改めて本像作者の問題を

円勢と長円との作風の相違と見做すことは可能であろう。 を持ち合わせていないが、一案としては、 明らかに異なる。 快さを持たない。 従って可能性が高いのは長円や円信の方とせざるを得ない。 の造像に従事してはいるが、 七日の鳥羽上皇五十宝算釈迦像(『兵範記』)など鳥羽殿・御堂関係 古くから取り沙汰される賢円は、 みた円勢・長円作の仁和寺北院薬師像のおおらかな明快な表情とは な面貌は静的で重々しく、顔も体も細身で、 に携わっていることが知られる長円とその弟子円信である (保延三年の安楽寿院御堂、 像の問題は、 安楽寿院像の作者として可能性が高いのは、 いうまでもなくその繊細な作風にある。 その差をどう解釈すべきか。 状況的には作者として長円などが有力だが、 久安三年 安楽寿院における事績は知られ 著名な仁平二年 (一一四七) およそ三十年を隔てての 衣文もゆるく流れて明 安楽寿院関係の造像 いまだに明快な答え (一一五二) 三月 の九体阿弥陀 伏し目がち (註 29 ° ただこ

0)

# 近衛陵多宝塔阿弥陀如来像

院御骨は高野山に葬られ、 上皇が美福門院得子の葬塔とすべく建てたものであったが、 (一一五七) 十二月二日に供養された鳥羽東殿新御塔 塔の阿弥陀如来坐像 本尊とみられている 方、 現安楽寿院のすぐ南に所在する近衛天皇安楽寿院南陵多宝 (以下近衛陵像と呼ぶ) (註 30)。 結局長寬元年(一一六三) これも安楽寿院付属の御塔で、 図 12 (『御室相承記』) に近衛天皇 は、 保元二年 鳥羽

う解 上 かさが特徴で、 に認めるべきかと思われる。 皇期の円派様式の一個性と見做されるもので、長円の個性と積極的 同質の特徴と考えてよいのかどうか明らかでない。ともあれ鳥羽上 後半になるとこうした細身の像が出てくるが、それに連なっていく 作年代の曖昧な地蔵院観音菩薩像があげられるが、少なくとも年代 楽寿院像の作者がおそらく円信ではないことを示す。 まうように思われる。 広顔の系譜ができあがるが、 衛陵像との間に久安元年(一一四五) 像と安楽寿院像との著しい作風の相違がまた問題である。この像は の子とされる) 葬塔となった 確実な作例はこの鳥羽上皇期までは見出せない。 の可能性としては長円が残ることになる。安楽寿院像の作風をど 鼻口が中央に集中したおっとりした丸顔で、 図 13 釈すべきか。こうした細身で繊細な印象の造像は、 (註31) などを挟んでみると、 。 以 上 作の可能性がある。 前代までの作風に通じるものがある。 『山槐記』『百錬抄』)。 安楽寿院像と西大寺像との面貌の相違は、 安楽寿院像のみその系譜から外れてし 元円については後述する。 円信作の西大寺十一面観音立 白河鳥羽上皇期の円派 この像は仏師元円 顔や体の肉付きの豊 後白河上皇期 となれば記録 仁和寺像と近 先述した制 この (賢円 の幅 安 の

竟僧綱補任』)とされるが、 があがってくる。 音で「げんえん」ともなり、その音通の円派仏師として「元円」「玄円\_ 〔長俊とも〕 なお近衛陵像の作者について 「仏工願円」と伝える。 の子である可能性が高い。 元円は賢円の子 この訓みは慣用では おそらく両者は同一人物で、 『城州紀伊郡竹田安楽寿院原要記 (『僧綱補任』)、玄円は長順子 早世した長順に代わって祖父 「がんえん」だが漢 長円子長順 **『**究

> はないことになる。 出てくるが、元円が近衛陵像の作者であれば、安楽寿院像の作者で朝世紀』『台記』)。従って安楽寿院像の作者の可能性がこの元円にも楽寿院九体阿弥陀堂造像で、長円の譲りで法橋に叙されている(『本楽月が後見していたらしい(註32)。久安三年(一一四七)供養の安

ある。 亡者追善の機能 るべきと思われる。この塔に近衛帝の遺骨が納められたのは長寛元 れば、この像の存在は重要である 安楽寿院像に近い印象である。 みたい。この大日像は、 年(一一六三)十一月二十八日のことであった(『百錬抄』)。 できないが、そのできばえの入念さから、 が安置されている 近衛陵多宝塔には、 現塔建立の慶長十一年 (註 34 (註3)。三尺坐像と小像ながらなかなかの美作で 阿弥陀像とともに金剛界の大日 阿弥陀像に比して細身で繊細な印象が強く、 を考えれば、これを一応制作年代の下 (一六〇六) 安楽寿院像の作風の系譜が辿れるとす (棟札) 安楽寿院関係の遺像とみ 以前の伝来は確認 如来像 大日 **図** 14

その斬新な作風、 動明王という図像バリ 長岳寺阿弥陀三尊像をはじめとする作品を伴なって顕在化する。 鳥羽上皇期末期に、奈良仏師の動向が、仁平元年 範記』)。 不動明王堂本尊半丈六不動明王像は、「康助法橋」の作であった(『兵 なければならないだろう。 年 さらに安楽寿院関係で、 (一一五五)二月二十七日に供養された藤原忠実発願の安楽寿院 現不動院本尊はこの康助作の当初像とみられており 技法が、 エーショ 北向山不動院不動明王像 奈良仏師の新様かとして注目されている。 仏菩薩ではないが触れておきたい。 ンが多い尊格であるがためというこ <u>一</u>五. 図 15 に注目 銘奈良

ある。 動明王二童子像との作風の相違は著しい ついて本稿執筆者は判定しかねている。ともあれ北向山不動院像は、 において可 する後白河上皇の蓮華王院長寛造像に康助が関わったとすれば、 形式的特質の特異性先進性から康助作と推定した 上大日堂旧在大日如来坐像 執筆者は、 ともあろうが、 録がなければ久寿という年代は浮上しえないといえるほど先鋭で の保守的側面も明らかとなり、 の隔たりは大きく、 ほぼ同時期の久寿元年四月の鳥羽上皇施入とされる峯定寺不 !両様の使い分けを想定する傾向にあるようだが、その是非に 同じ藤原忠実発願の久安四年 '能かが焦点となってくる。 その姿かたちや作風はきわめて先鋭といえる。 常識的には同一作者を想定しがたいが、 図 16 結局異なる作風の併存が同一仏師 を、 近時はそれを認め、 忠実と康助の関係及びその (一一四八) 註 <u>36</u> 供養高野山谷 両像 願主によ 後 の作 本 康 述 ·稿

て出 皇期以来の円派系定朝様の面貌に他ならない。当代円派仏師の作と の仏の典型である。 截金文様や銅製透彫り光背の美しさは比類ない。 上皇であった 羽上皇崩御時に近侍した験者であった。大悲山寺(峯定寺)にあっ **峯定寺を開いた三瀧上人西念は、** 仕を拒否した西念を、 も不動像と同じく見事なできばえを示す秀作である。 (『兵範記』)。その西念の本尊峯定寺千手観音菩薩坐像 その幅広なおっとりした面貌は、 無理矢理請じて臨終に立ち会わせた鳥羽 保元元年(一一五六) 院政期の まさに白河上 七月の鳥 「美麗」 着衣の

みるべきであろう

### 法金剛院阿弥陀如来像

面長で、 には、 醍醐寺の焔魔天騎牛像 強いが、 飾文様は美しい。 れる。 創建時の本尊とみられる として注目される。 的に推測した即成院像などから連なるものとすれば、 が特徴的だが、 の院派の作とする を強調する。 本尊阿弥陀如来坐像 方この期の院派の作例は、 その表情は重々しく暗い。その一方で台座や光背の浮彫り装 定朝様の形式化を意識的に推し進めたような整斉感が感じら それが院派と円派の相違なのであろうか。 体部の肉付けが硬質で抑揚に乏しく、 安楽寿院像のそれと比べるとかなり図案化した印象が 円派の幅広顔とは異なるそれが、 細かく刻まれたいわゆる魚々子地が文様の平面 註 38 。 (図19)を、法金剛院像との比較からこの期 図 18 (註37)。院覚作のこの像は、 法金剛院像も醍醐寺像もその面長な面 が代表である。 待賢門院璋子の仁和寺御堂法金剛院 大治五年 定型化した衣文表現 院助の作かと希望 伊東史朗 院派的な特徴 顔がいくぶん (1110)氏は、

とができる。少なくとも記録上では、 ンで、 れを証するように円勢から長円、 の造仏を主導したのが円派仏師であることは記録上明らかだが、 まるが)、逆に定朝様への距離感が多様化していく。 回帰の意識が前代以上にはっきりと表面化するが 績上顕在化するとともに、その作風も多様化を示してくるというこ 鳥羽上皇期造像は、 定朝様の継承という大きな流れが確認できるといえるだろう。 このように見てくると、 そしてその弟子仏師をつなぐライ 特に願主の趣向で定朝仏への 三派仏師の分立 (定朝仏依存が強 白河鳥羽上皇期 一が事 そ

の表現も生まれ、 される。 風もあらわれ、 ただそこに、 の彫刻史の変容がそこに読み取れる。 まさに多様化する。 一一三〇年代後半から一一五〇年代までの、 同じ円派内でも安楽寿院像のような細身で繊細な感覚 ひいてはこの期末に奈良仏師系の斬新な表現も登場 また院覚のように形式的な整斉感を求めたかの作 やはり改めて安楽寿院における造像が注目 およそ二十年

円

#### 五 後白河上皇期

した。 河上皇は、 を通覧する 原因であろうか。 ている。ただ前代に比べて、 それに該当する実作例はほとんど知られていない たようで、造像は意外に少ない。 清盛の方は、その熱烈な法華経信仰が必ずしも造像には直結しなかっ 二つの権力が並び立った。 この期は、 いた。ここではそれについては触れず、 権力の二分化と、 その信仰拠点であった法住寺殿御堂関係の遺像が知られ 後白河上皇と新興の平清盛(一一一八~八一)という この期は、 信仰が造進の対象とならなくなったことが この期造像の主体者となり得た二人だが、 王権周辺の造像は数量的にかなり減少 いうまでもなく南都で慶派の新様が華 彼の近親者の造像は知られているが、 京都における保守系造像 (註39)。一方後白

#### 蓮華王院長寬造像

移徙した。 後白河上皇は、 わゆる法住寺殿御堂である 以後ここに御堂が併設され、 応保元年 (一一六一) 四月十三日に新造法住寺殿に (註 40 )。 後白河の信仰の拠点となっ その代表が、 長寛二年

> 作風は、 を示している。新しい要素は認められない。それに対し一六〇号像 ことができ、 長寛造像の造立仏師に推定しうるのは、 その創建期造像 られる。 体軀もいくぶん細身となり、そこに前代までの表現との相違が感じ 狭めた面長な引き締まった面貌は、 や九九九号像は、 えるものと思われる。 妙な相違に、 表作としうる九一九号像 像には長寛二年まで顕著な新様は現れなかったといえる。ただ、 ことをまず確認しておく必要がある。 の内何人かが大仏師となったものと推測される (註42)。 上皇期の作風の一横断面を知りうる当代の最重要作である (一一六四) 「幅広な面貌や太めの体軀に、前代の円派仏師主流様式をうかがう (元円)、院朝、 この時点での一傾向といえるだろう (註43 鳥羽上皇期まで行なわれた定朝様に倣うそれである。 十二月十七日供養の千体千手観音堂、 少なくともこの期までの定朝様菩薩形立像の典型様式 長寛造像の作風の、それほど広くはない振幅がうか (以下長寛造像という)一二四軀は、 その入念さは若干劣るものの、 院尊及び院慶、 九一九号像はきわめて入念なできばえで、 (図20)と一六○号像 明円、 溌剌として見るべきものがあり、 長寛造像による限り、 康助、 康慶の都合十人で、 康朝、 図 21 こめかみ部の 蓮華王院である。 円信、 まさに後白 との間の微 長寛造像の 註 前七者 ·央造 幅 代 玄

#### 法住寺殿の遺像

例だが、 像 法住寺殿関係では他に次の三件の作例が知られる。 図 22 明円作と知られる安元二年 である (註 44)。 銘記により七条殿弘御所にて造始され (一一七六) の大覚寺五大明 まず、 明王作

ころである 期までの円派の流れとどのようにつなげるのか解釈がむずかしいと た彫技を見せるものの、 勝光院の供僧であった園城寺僧賢覚(憲覚とも)とみられる。 れた像と推察される 絡んだ何らかの仏事 ことが知られ、 七条殿と呼ばれた法住寺北殿における後白河上 (註 45)。 (御産、 いささか神経質で迫力に欠ける。 病気平癒等の御祈であろう)に用 灑水の三河僧正賢覚は、 蓮華王院 鳥羽上皇 優れ 皇が や最 いら

> 年 0

0

体軀が美しい た可能性がきわめて高い造像である。 は建久三年 と後白河自身の葬堂である。 華堂のいずれかの本尊であった可能性がある 妙法院普賢菩薩騎象像 (一一九二) に葬られた。 図 23 前者は安元二年の供養、 は、 細面の面貌と、 いずれにせよ後白河が関与し 蓮華王院内にあった一 (註 46)。 やはり細身の 後者に後白河 建春門院滋子 棟 の法

ことは疑いない と目処がつけられる。 から後白河上皇崩御前後頃までの間 てとれる。 した側面観や左膝から腰にかけて垂下する衣文に写実的な感覚がみ な大波小波を重ねた整えられた衣文表現が美しく、 付けが引き締まって前代風の大らかさはすでにない。 華王院傍阿弥陀堂」 は、『堯恕法親王日記』 (註4) によれば、後白河法皇の念持仏で 漆箔とする像内荘厳の 京都国立博物館の西側にある専定寺の本尊阿弥陀如来坐像 制作年代は不明だが、 の本尊であったという。 その洗練された作風、 仕方などから、 蓮華王院関係とすれば、 (一一六四~一一九 当代一流の仏師の作である できばえの秀逸さ、 その面貌や体軀は、 やや背筋を伸ば 翻波式のよう その創建 の 図 作か 「蓮 24 像 肉

> であれば院尊の作となる(『山丞記』)。 面貌は、 著しい衣文線が特徴的だが、 隔たりは大きいように思われる。 から文治時の院尊作とする説が有力だが、 頭部などが後補とされる。 法華長講弥陀三昧堂の、 六条御堂長講堂の本尊阿弥陀三尊像 (一一八八) 先述した専定寺像とも似ていない。 蓮華王院長寛造像一六○号像などからの流れを思わせる。 再興供養時の作かと推察される 寿永三年 院覚作法金剛院像と中尊の面貌の それから仏師系統に及ぶのはむずか 中尊はその幅広の面部や形式化 (一一八四 中尊の両脚部と左脇侍観 図 25 ただ勢至像の引き締まった 私見では法金剛院像との (註 48)。 26 創建時か、 は、 文治再興像 後白河創 類似 建

課題は多い。 なければ、 影響とみるべきなのか、 河上皇期のいつ頃から顕在化してくるのか、 締まった肉付け、 造像にも新様の片鱗がうかがえた。背筋を伸ばしたその姿勢や引き のみのものではなかったようで、専定寺像や長講堂像などの保守系 完全に一線を画するものであった。ただその新様は、 ベースに現実感を強く表出するその表現は、 復興造像を舞台に大きく結実する。古典彫刻に範を取った、 後半頃から顕在化しつつあった奈良仏師の新様が、 式の推移を見通せていない状況にある。この期末に、 後白河上皇期は、 京都を舞台にそれはどのような形で結実したの 今後の検討に期するものである 側面観の充実などの特徴である。 まだ基準作例を提示するにとどまる段階 自律的変容なのか。 それは奈良仏師からの また、 旧様である定朝様式と それがこの後白 興福寺東 仮に治承兵火が 鳥羽上皇期 一人奈良仏師 写実を 様 0 0

1 武笠朗 きたい。 したが、 堀河帝御願の尊勝寺造像を、 報告書』二八〕所収)二〇〇一年三月。 院政期の作善と美術』 「院政期の造仏と「美麗」 堀河帝による造営とみるべきと思われる。 〔『仏教美術研究上野記念財団助成研究会 実質白河上皇の造営になるものと の仏像」 同論考の (『研究発表と座談会 「資料」 訂正してお の中で、

7

2 その分、 二〇一七年五月。 奥健夫「「如法」の造仏について」(『日本仏教総合研究』 | が増えることになる。 造像行為の霊性を保持するために形式化した造像作法 刀始儀礼や像内納入品の発展などである。 Ŧī.

8

- 3 井上正「浄瑠璃寺九体阿弥陀如来像の造立年代について」(『国 華』八六一)一九六三年十二月。
- 4 七月。 京都国立博物館編『院政期の仏像―定朝から運慶へ―』岩波書店、 信仰と美の調和」 学出版会、二〇〇〇年四月。 九九二年七月。 (『日本の美術』 伊東史朗 『平安時代彫刻史の研究』名古屋大 伊東史朗 四五八)至文堂、二〇〇四年 『平安時代後期の彫 刻
- 5 伊 刻史の研究 勢時代の研究―」(『国華』 一一三二) 一九九〇年、 東史朗 「祇園社旧本地観慶寺薬師如来立像について―覚助 (前掲論考 [註4]) 所収 『平安時代彫 長
- 6 は比叡山根本中堂に十二神将像を造立し、 **山門堂舎記** によれば、 治安二年(一〇二二) 永承七年 (一〇五二) 七月に藤原道長

像することができる。 とすれば、それを範とした定朝様如来立像パターンの成立を想 とは十分可能であろう。 の発願主及び造立年代からして、その作者に定朝を想定するこ 十二月三日には頼通が日光月光菩薩像を造立供養してい この時に根本中堂像との接点があった

. る。 そ

- 井上一 『兵範記』 知られている(『玉葉』安元二年〔一一七六〕九月二十七日条)。 拝見するためであった。 通が密々に日野丈六堂を訪れたのは、 稔「法界寺の寺宝 保元二年(一一五七) 忠通は定朝仏の収集をしていたことが 薬師仏の桜と定朝仏の面影に迫る」 四月二十二日条。 「定朝造」との阿弥陀仏を この日藤原忠
- 淡交社、二〇〇八年九月。 (岩城秀親・井上章一『法界寺』〔『新版古寺巡礼京都』二五〕所収
- 9 『長秋記』長承三年(一一三四) 能性はなしとしない。 仏であったかは年代的には疑問だが、 仏座体」と出る。 橘俊綱は一○九四年没なので、 六月四日条に 定朝晩年の作であった可 「俊綱朝臣三条堂 この像が定朝
- 10 る。 井上一稔氏はこれを定朝様の面貌の古様な一パターンとみてい 前掲井上一稔論考 (註8)。
- 11 伊東史朗「仁和寺旧北院本尊薬師如来檀像について」 術』一七七)一九八八年、 『平安時代彫刻史の研究』(前掲論考〔註 (『佛教藝

所収

12 次の論考に詳しく検証されている。 北大学大学院文学研究科美術史学講座、 如来像と平安後期の南山城の宗教空間」(『美術史学』 深沢麻亜沙 二〇一二年。 「浄瑠璃寺薬 東 師

14

:揭井上正論考

(註3)。

17

九体阿弥陀像に関する近年の論考に次がある。 造仏』 は前年の五月十二日に行なわれた。 体が揃っていた」との見解である。 をめぐって」(『研究発表と座談会 二〇一四年十一月。 関する研究」(『鹿島美術研究』 瑠璃寺九体阿弥陀像を中心とした平安時代後期の信仰と造像に 所収) 二〇一五年三月。 〔『公益財団法人仏教美術研究上野記念財団研究報告書 淺湫毅 「浄瑠璃寺の九体阿弥陀と四天王像 深沢氏は 年報三一 後者の 南都と南山城をめぐる僧と 「嘉承二・三年頃には九 一別冊) 研究発表と座談会 深沢麻亜沙 鹿島美術財 団 净

13

原迎接上人経源没年の保安四年頃までの造像であろう。16、『縁起』では法成寺の遺像と伝えるが、伝承の域を出ない。小田15、前掲淺湫論考(註13)。

考察」 近時では井上英明氏、 取っている。 また佐藤有希子氏は、 ドの分析』 清水寺慈心院の毘沙門天立像」(林温編『様式論―スタイルとモー 年五月。 璃寺本尊をめぐって」(『日本宗教文化史研究』 学院人文科学研究紀要』 「浄瑠璃寺九体阿弥陀像の制作年代について」(『帝塚山大学大 (林温編 本稿執筆者もこの説を支持している。 [『仏教美術論集』一] 佐藤有希子 『図像学Ⅱ ―イメージの成立と伝承 八田達男氏などがこの見解である。 同寺四天王像を論ずる中で、この見解を 四)二〇〇三年一月。 「京都 所収) 浄瑠璃寺四天王像に関する一 竹林舎、二〇一二年十月 武笠朗 八田達男 「京都 井 「浄瑠 上英

20

成寺は、

阿弥陀の半丈六像

一体であった。

[『仏教美術論集』三]

所収)

竹林舎、

二〇一四年五月

19 18 中尊像は、 平 なく、 作風 嘉承三年浄瑠璃寺供養の導師を勤めた小田原経源が関与した円 似 出 考 深沢氏は、 ない今、 揭論考 式論の困難さがあるといえよう。また脇仏八軀の中にも微妙 約五十年の年代差をもその理由に想定しうるところにこの期様 に作風が異なる。その差をどう解釈するかはむずかしいのだが、 -安後期にある程度は普及したかとみられる。 つかわし る慈心寺の例などは、 一軀は、 (註13])。 の違いがある。 僧侶の個人レベルでも行なわれていたとする 〔註 13〕〕 浄瑠璃寺像の印相の性格を論ずるのは無理があろう 脇仏に比べてその上体の大きさが際立つなど、 61 九体阿弥陀の造像が宮廷貴顕に限られたものでは 九体阿弥陀像の遺例の可能性が高 京都市北区・ ただ浄瑠璃寺像の大きさがやはり気にかか があるが、 印相の違いについては、 西向寺像のような等身像のセット 九体阿弥陀の印相の標準が明白では 西向寺の等身来迎印阿弥陀 深沢氏の推定 く 『狭衣物語』 その造像 (前掲 如 微妙 来 る (前 坐 論

註17の諸論考が恵信の関与を想定する。それに対して深沢氏は、 より頼長・ 恵信を中心に―」〔『日本歴史』 これについては、 かがえないので保元ではなかろうとする 仏師として奈良仏師が考えられるが、像の作風にその徴候がう 恵信による保元の造像とするなら、 たとされており 忠実と近く、 恵信・忠通は興福寺大衆と激しい対立関係に (鴇田泉 興福寺大衆と良好な関係にあったとみ 四九二 「保元の乱と南都 恵信・忠通の関係から造立 一九八九年五月)、 (前掲論考 -頼長 〔註13〕)。 ·尋範

- しも言えないようである。られる康助・康朝は、恵信の元でその造像に当たったとは必ず
- 五)二○○九年三月。

  五)二○○九年三月。

  (『風翔学叢』 一試論 ―京都即成院観音菩薩跪坐像を中心に―」(『鳳翔学叢』 が院助説を唱えている。淺湫毅「定朝第三世代の作風に関するが院助説を唱えている。淺湫毅「定朝第三世代の作風に関する。 武笠朗「二十五菩薩坐像 即成院」(『平等院と定朝』〔『日本美術

26

- 22、定朝没後の覚助・院助・頼助、長勢の役割分担については次の22、定朝没後の覚助・院助・頼助、長勢の役割分担については次の22、定朝没後の覚助・院助・頼助、長勢の役割分担については次の22、定朝没後の覚助・院助・頼助、長勢の役割分担については次の22、定朝没後の覚助・院助・頼助、長勢の役割分担については次の
- 23、覚助は康平三年(一〇六〇)焼失後の興福寺の復興造像に従事し、治暦三年(一〇六七)二月二十五日供養時に法橋に叙されし、治暦三年(一〇六七)二月二十五日供養時に法橋に叙され
- 実践女子大学、二〇一八年三月刊行予定。24、武笠朗「蓮華王院長寛造像の研究(二)」(『美学美術史学』三二)
- と諸史料に出る。金色院は金色堂の先例として語られる御堂だ世時の創建もあり得るようである。十二世紀後半には「白川別所」調査により、十二世紀前半の仏堂跡が検出されており、寛子在25、寛正四年(一四六三)八月日付『金色院御堂再興勧進状』。発掘

- 文化財調査報告』六)宇治市教育委員会、二〇〇三年。し得ないようである。『白川金色院跡発掘調査報告書』(『宇治市色で現れたとの伝承に基づくものらしく、金色堂の先例とはなが、金色院との呼称の由来は、その本堂の文殊菩薩の獅子が金
- の美しい美作である。
  (一一四六) 創建という) の旧仏とされる。小像ながら截金文様白山神社十一面観音立像は金色院鎮守の白山神社(久安三年
- 28、前掲武笠論考(註27)。
- れ以前の一連の安楽寿院造像と性格を異にする。 代的に下がるし、藤原忠実による鳥羽安鎮のための造立で、そ29、他に、久寿二年(一一五五)の不動堂造像の康助がいるが、年
- て」(『書陵部紀要』四九)一九九七年、『平安時代彫刻史の研究』30、伊東史朗「近衛陵多宝塔の仏像阿弥陀如来像大日如来像につい
- 31、武笠朗「西大寺四王堂十一面観音像について」(『美術史』| 二〇)

九八六年四月。

(前掲論考

[註4])

所収

- 実践女子大学、二○○七年三月。 22、武笠朗「蓮華王院長寛造像の研究(一)」(『美学美術史学』二一)
- 33、前掲伊東論考(註30)。
- 実践女子大学、二○○六年三月。 34、武笠朗「大阪・金剛寺金堂大日如来像考」(『美学美術史学』二○)
- 35、伊東史朗「安楽寿院不動堂本尊 (北向不動) と仏師康助 (上) (下)」

#### 実践女子大学文学部 紀要 第60集

41

前掲武笠論考

(註 24 · 32)。

- 36 武笠朗「奈良仏師康助と高野山谷上大日堂旧在大日如来像」(『佛 教藝術』 『佛教藝術』二六四・二六六)二〇〇二年九月・二〇〇三年一月。 一八九) 一九九〇年三月
- 37 井上正「法金剛院阿弥陀如来像について」(『国華』九四一)一九七一 年十二月。井上氏の見解が定説となった例である
- 39 38 武笠朗 伊東史朗 術史学』一三・一四)実践女子大学、一九九八年七月・一九九九 九九〇年、 「平清盛の信仰と平氏の造寺・造仏(上) 「醍醐寺焔魔天坐像と瞳嵌入」(『MUSEUM』 『平安時代彫刻史の研究』(前掲論考 (下)」(『美学美 [註4]) 所収 一四七四
- 40 年十月。 白河御堂、 鳥羽御堂に彼の造堂はない。
- 42 前掲武笠論考 大仏師は、 中尊担当及び二〇〇体宛て一人として都合六人か。 註 32 。

43

前掲武笠論考(註24)。

44 灑水三河僧正賢覚、 金剛夜叉像の銘記に同年十一月十六日七条殿弘御所にて造始 軍荼利像に安元(か)三年三月九日と出る。

45

『玉葉』安元二年十一月二十一日条に後白河の姉上西門院の重悩 彫刻史の研究 場―」(『学叢』 の経緯で大覚寺に移されたとみるのが自然であろう。 大覚寺伝来の古像の再興像とされるが、 の風聞のことが出る。 明円作五大明王像再考 ―後白河院政期における京都仏師の立 (前掲論考 <u>H</u>. 京都国立博物館 あるいはそれ関係か。なお伊東史朗氏は [註4] 所収 法住寺御所から何らか 九九三年、 『平安時代 伊東史朗

> 伊東史朗 九九一年、 「妙法院普賢菩薩騎象像について」(『佛教藝術』一九四 『平安時代彫刻史の研究』 (前掲論考 [註4]) 所収。

46

- 48 47 元禄四年 げ形式を中心として―」(『佛教藝術』 (一六九一) 二月九日条
- 麻木脩平「長講堂阿弥陀三尊像考―両脇侍菩薩像の片足踏み下 伊東史朗 「院政期仏像彫刻史序説」 (前掲 二一二)一九九四年一月。 『院政期の仏像

#### 武笠:院政期中央造像の様式展開

図 6 図 5 ·

『院政期の仏像』(特別展図録)

京都国立博物館、

九九一

年

7 17 ·

執筆者撮影

#### 図版出典

掲載図版は、 部を除いて複写図版である。 図版の出典は次の通り。

図 1 『研究発表と座談会 南都と南山城をめぐる僧と造仏』 (註 13

図 2 3 8 · 11 · 13 · 22 『平等院と定朝』 (『日本美術全集』 六)

九六九年

講談社、

一九九四年

図 4 16 18 『阿弥陀堂と藤原彫刻』 (『原色日本の美術』 六 小学館、

図 12 14 伊東史朗論文 註 30

図 9 · 10 25 . 『院政期の仏像』 (註 4)

図 15 『密教寺院から平等院へ』(『日本美術全集』 四 小学館、

二〇一四年

図 19 『女性と仏教』 (特別展図録) 奈良国立博物館、 二〇〇三年

図 20 21 『日本彫刻史基礎資料集成 平安時代造像銘記篇』八、

中央公論美術出版、 一九七一年

図 23 伊東史朗『平安時代彫刻史の研究』(註4)

- 16 -

#### 実践女子大学文学部 紀要 第60集

| 図2 阿弥陀如来像(中草        | 首) 海瑠璃寺                   | 図1 | 阿弥陀如来像           | 平等院圓圓堂           |  |
|---------------------|---------------------------|----|------------------|------------------|--|
| E 1133403436186 (13 | <del>ст</del> / /3щ-гз (3 | ш. | L 1334 DAKAK ISK | 1 13 150 150 150 |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |
|                     |                           |    |                  |                  |  |

- 17 -

図3 薬師如来像 大蓮寺

図4 阿弥陀如来像 法界寺

武笠:院政期中央造像の様式展開

| 図6 観音菩薩像 即成院 | 図5 薬師如来像 仁和寺 |
|--------------|--------------|
|              |              |

図8 日光月光菩薩像 広隆寺

図7 観音菩薩像 即成院

#### 実践女子大学文学部 紀要 第60集

| 図10 | 阿弥陀如来像 | 地蔵院 |  | 図9 観音菩薩 | <b>產像 地蔵院</b> |  |
|-----|--------|-----|--|---------|---------------|--|
|     |        |     |  |         |               |  |
|     |        |     |  |         |               |  |
|     |        |     |  |         |               |  |
|     |        |     |  |         |               |  |

図12 阿弥陀如来像 近衛陵多宝塔

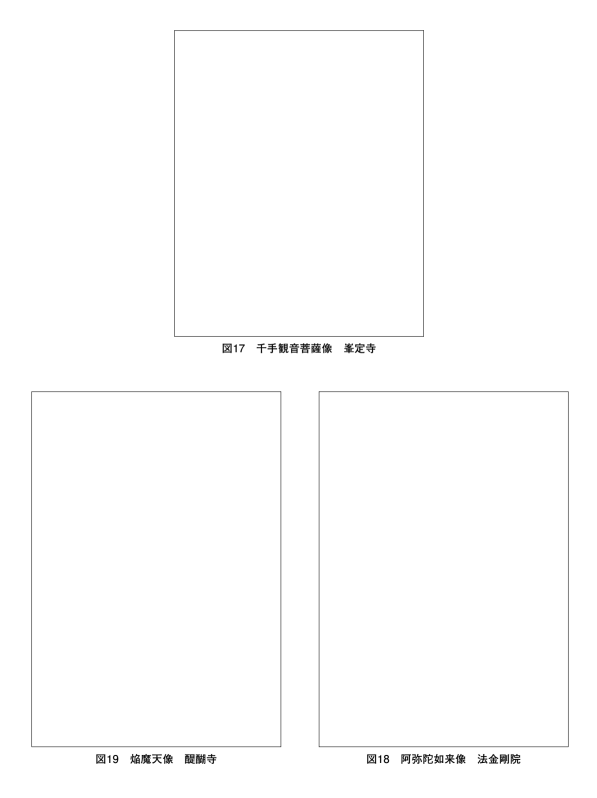
図11 阿弥陀如来像 安楽寿院

武笠:院政期中央造像の様式展開

| 図14 大日如来像 近衛陵多宝塔 | 図13 十一面観音像 西大寺四王堂 |
|------------------|-------------------|
|                  |                   |

図16 大日如来像 金剛峯寺

図15 不動明王像 北向山不動院

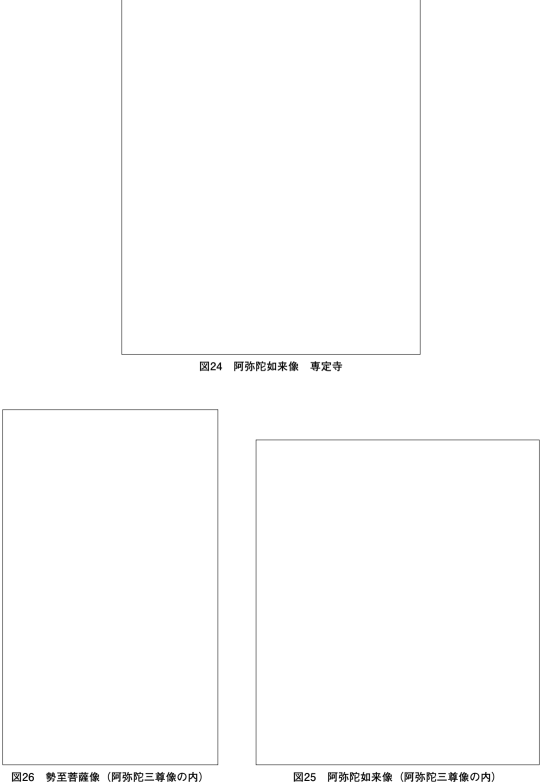


武笠:院政期中央造像の様式展開

| 図21 千手観音像(160号)<br>妙法院蓮華王院 | 図20 千手観音像(919号)<br>妙法院蓮華王院 |
|----------------------------|----------------------------|
|                            |                            |

図23 普賢菩薩像 妙法院

図22 不動明王像 大覚寺



長講堂

図25 阿弥陀如来像(阿弥陀三尊像の内) 長講堂